# مجلة العلوم الإنسانية ISSN 1112-9255 العدد السابع / الجزء(1) - جوان 2017



أثر تداخل المناهج النقدية النسقية في نقد النصوص الأدبية L'impact de la confusion entre les différents courants de la critique littéraire.

د. خلف الله بن علي، المركز الجامعي تيسمسيلت، الجزائر.

تاريخ التسليم: (2015/12/28)،تاريخ القبول: (2017/05/06)

#### le résumé :

ملخص:

Dans cet article ,nous allons discuter, à travers des modèles , la clarification de l'impact de la confusion entre les courants critiques systémiques du texte littéraire . Il semble que de nombreux chercheurs pensent que ces approches ,malgré leurs différences, Ils ont les mêmes procédures sur le texte littéraire, ils négligent toujours les conditions environnantes du texte en isolant son créateur, en passant par les théories cidessus: Le structuralisme ,la stylistique, la sémiologie, le dé constructivisme en arrivant à la délibération pragmatique).

mots clés:Curriculum systémique, la linguistique structurale, les approches, stylistique, la sémiotique, la déconstruction, l'immanence, Synchrone, Le formalisme, les binaires.

سنتناول في هذا المقال - وذلك من خلال نماذج توضيحية - أثر تداخل المناهج النقدية النسقية في نقد النص الأدبي، حتى إنه يخيل لكثير من الباحثين أن هذه المناهج ولن تغيرت وتعددت مسمياتها إلا أن إجراءاتها على النص الأدبي تكاد تتشابه، فهي دوما محايثة تهتم بالنص مهملة الظروف المحيطة به وحتى مبدعه، وذلك انطلاقا من البنيوية مرورا بالأسلوبية فالسيميائيات فالتفكيكية وصولا إلى التداولية.

الكلمات المغتاحية:المناهج النسقية،اللسانيات البنيوية، المقاربات، الأسلوبية، السيميائية، التفكيكية، المحايثة، الآنية، الشكلانية، الثنائيات.

#### مقدمة:

إذا كان المنهج - في عوف النقد الأدبي - إطارا علميا يساعد على استجلاء أو استظهار جماليات النصوص واستيعاب مكوناتها وأبعادها الدلالية، فهو من جهة مقابلة «طريقة في البحث توصلنا إلى نتائج مضمونة أو شبه مضمونة في أقصر وقت ممكن، كما أنه وسيلة تحصن الباحث من أن يتيه في دروب ملتوية من التفكير النظري»(حلام، 2004، ص.02)، وتأسيسا على ما سبق يمكننا اعتبار المنهج هو المفتاح الإجرائي الذي يوصلنا إلى استكشاف مكنونات النصوص وأبعادها وحقائقها، لأنه ليس أداة منهجية فحسب، بل إنه يختصر رؤية خاصة للعالم؛ تفاعل في وضعها مجموعة الخلفيات السوسيو ثقافية وغيرها التي سببت ظهوره. وعليه فهو يساعدنا على رصد كل أبعاد النص، وإذا كان المنهج في تعريفه يتمثل في مجموعة من المفاهيم والتصورات المتصلة والأدوات والخطوات الإجرائية التي تفضي إلى النتيجة المنشودة، ولما أصبح النص عالما مجهولا من العناصر اللغوية المتشابكة فقد أصبح التعامل مع هذه المنشودة، ولما أصبح النص عالما مجهولا من العناصر اللغوية المتشابكة فقد أصبح التعامل مع هذه المادة أكثر صعوبة وتداخلا (الغذامي، 1985م، ص.14).

وإذا عدنا إلى الوراء نجد أن ظهور مناهج النقد الأدبي مر بمرحلتين أساسيتين هما مرحلة المناهج السياقية والتي تضم المناهج: التاريخي والنفسي، والاجتماعي، والانطباعي، والفني والأسطوري، ومرحلة المناهج النصية أو النسقية، وتضم المناهج: البنيوي والأسلوبي والسيميائي والتفكيكي والتداولي، ونظرية التلقي.

كما هو معروف فقد ظهرت هذه المناهج تباعا، والدارس والمتفحص لها يجد أنها كانت تظهر مكملة لبعضها أو متداركة لثغرات سابقاتها، وما يهمنا في هذا المقام هو المناهج النسقية، وتداخلها في نقد النص الأدبي وأثر ذلك على النص الأدبي وعلى النقد عموما. فنحن اليوم ومنذ مطلع القرن العشرين نعيش مرحلة تعددية لا يمكن لأي منهج أن يدعي لنفسه الكمال والتفرد بأي مجال من مجالات النقد والأدب والعلوم الإنسانية بشكل عام، حتى إنه ليخي ل لكثير من الباحثين أن هذه المناهج ولن تغيرت وتعددت مسمياتها إلا أن إجراءاتها تكاد تتشابه في كثير من مظاهرها، وسنتطرق فيما يلي إلى بعض مظاهر تداخل هذه المناهج وأثره على مقاربة النصوص الأدبية.

# 1- التداخل في مبدأ المحايثة:

كما هو معروف فإن المناهج النسقية تركز كلها على وصف الأشكال الداخلية لدلالة النص؛ بمعنى أن التحليل المحايث وفي كل هذه المناهج لا يحتاج إلى أخبار أجنبية عن النص كتاريخ تشكل النص أو الاعتبارات الخارجية عن النص (العرابي، 2007، ص.129)، كصاحبه والظروف التي أنتجته أو البيئة التي خرج منها.

والتحليل المحايث Immanente يتطلب الاستقراء الداخلي للوظائف النصية التي تساهم في توليد الدلالة، ولا يهمها العلاقات الخارجية، ولا الحيثيات السوسيو تاريخية والاقتصادية التي أفرزها عمل المبدع، فالسيميائية والأسلوبية والبنيوية كلها تبحث عن شكل المضمون عبر العلاقات التشاكلية أو التضادية الموجودة بين العناصر داخل العمل الفني (حمداوي، 1997، ص. 80).

إن المناهج النسقية -بدون استثناء - تقترب من النص المترفع عن كل أشكال النقد والمتجاوز لكل المناهج المعدة سلفا، والتي تُقَتْ لباسا لنصوص تجاهد عبثا لطمس المراجع والمرجعيات والإيديولوجيات، لأذ ّها لا تستطيع الاندماج في لعبة الأشكال والدوال واختلاف اللغات، إنه النص المقنع، النص المحتمل والنص الاحتمالي، والذي يمكن أن يفاجئنا في أية لحظة، إنه النص المثال الذي لا يمكن الوصول إليه بسهولة وهو نص التأويل ونص القراءة، أما النص الكائن؛ النص الموضوع فهو نص الكينونة الذي لا يفلت من أشكال النقد ولا يتجاوز المناهج (خمري، 2007، ص.10).

لقد أدى تغير النسق النقدي إلى التخلص من النظرة الوظيفية التي طبعت الدراسات النقدية العتيقة التي ترى في النص مجموعة من الشهادات والوثائق التي تصور مرحلة تاريخية محددة دون أن تغامر في البحث عن مكوناته الجمالية والأدبية، وتمظهراته البنيوية، وبهذه النقلة تجاوز الاهتمام بالكتابة وظروف ولادة النص إلى العناية بالنص ذاته كموضوع للدراسة، والنظر إلى الأدب كمنظومة سيميائية، ومجموعة من العلامات والعلاقات المتبادلة الأدوار والمتفاعلة فيما بينها، ومن ثم تم التأسيس النظرية النص كبديل لنظرية الأدب التقليدية التي مارست نوعا من التمييز الاعتباطي بين الأجناس الأدبية.. ونظرية النص التقليدية بتوجهها هذا كانت قد أعلت جانب المضمون على المكونات الجمالية للنصوص، فأضفت على العلاقة بين الإيديولوجي والأدبي نوعا من الضبابية والتداخل، حيث أصبح النص الأدبي صدى للخطاب السياسي وتكرار له بصيغ مقنعة تطمح إلى تأسيس جمالية وهمية، وهذا ما جعل هذه النصوص النقدية تتسم بنوع من الإنشائية والرومانسية التقليدية، وهذا في غياب حركة نقدية جادة قادرة على التعامل مع النص الأدبي بطريقة واعية، وتفكيك عناصره وفحص مكوناته، وبالتالي إنتاج معرفة علمية بالنص (خمري، 2007، ص. 12).

في المناهج النصية كلها «لم يعد هم الدراسات النقدية البحث عن المعنى وتحديده، ومحاولة إرجاعه إلى نية الكاتب ومقاصده، لأن النقد في الأساس لا يتعامل مع النوايا والمقاصد، بل يتعامل مع كينونة النصوص؛ أي من حيث هو -النص- موجود، أما النوايا فمجالها الأخلاق والإيديولوجيا والفلسفة، وأصبح الاهتمام ينصب على النظام البلاغي والتركيبي والتداولي للنص، وبالتالي مقروء القراءة، ولكشف عالم لم يكشف من قبل، واستخراج الدلالات الممكنة لتجاوز السائد والمألوف» (خمري، 2007، ص. 13-

لقد دعا الشكلانيون الروس منذ البداية إلى أن الناقد الأدبي عليه أن يواجه الآثار نفسها، لا ظروفها الخارجية التي أدت إلى إنتاجها، فالأدب نفسه هو موضوع علم الأدب، وليس مجرد ذريعة للإفاضة من دراسات جانبية أخرى، ولم يكتف زعماء الشكلية بذلك، بل قصدوا إلى تحديد مجال الدراسة الأدبية لرفض العلوم المجاورة لها؛ على اعتبار أنها عوائق مثل علم النفس والاجتماع والتاريخ الثقافي، وتحدد منهجهم على لسان ياكوبسون فيما يلي: «إن هدف علم الأدب ليس هو الأدب في عمومه، وإنما في أدبيته؛ أي تلك العناصر المحددة التي تجعل منه عملا أدبيا، ولهذا فعلى الناقد الأدبي ألا يعنى إلا ببحث الملامح المميزة للأدب، وعرض أهم مشاكل النظرية الأدبية في ذاتها، ورفض النظريات النفسية التي تضع الفروق المميزة في الشاعر لا في الشعر، أو تحيل قضية الخلق الأدبي إلى الموهبة، وبهذا رفضت الشكلية بصفة قاطعة تفسيرات الخيال والحدس والعبقرية والتطهير وغيرها من العوامل النفسية رفضت المؤلف أو المتلقي» (فضل، 1998، ص. 42).

وتأكيدا لما سبق ذكره يعتقد صلاح فضل أن «الهدف الأساسي للبحث النقدي عند الشكلانيين هو وصف العمليات الوظيفية للنظم الأدبية، وتحليل عناصرها الرئيسية وتعديل قوانينها لتصبح على مستوى المعارف السائدة، فهذا عندهم هو الوصف العلمي للنص الأدبي الذي يتيح الفرصة لإقامة العلاقات بين عناصره، لكن المشكلة الرئيسية تكمن في الطابع غير المتجانس للعمل الأدبي ومستوياته المختلفة، فلكي نصف باستقصاء قصيدة شعرية ينبغي أن نضع أنفسنا على التوالي في مستويات مختلفة من صوتية وموسيقية وصرفية ونحوية ومعجمية ورمزية، وأن نأخذ في الاعتبار وهذا هو المهم - علاقاتها المتبادلة» ( فضل، 1998، ص .45-46).

تأسيسا على ما سبق، وإذا أردنا أن نثبت التداخل الموجود بين المناهج النسقية في هذا المجال أي المحايثة سنأخذ طائفة من الأمثلة التطبيقية ونحاول المقارنة بينها:

#### 1- 1- التحليل البنيوي المحايث:

اخترنا تحليل (كمال أبو ديب) لقصيدة أبي نواس والتي مطلعها (غننا بالطلول) من كتابه (جدلية الخفاء والتجلي)، فبعد أن عرض القصيدة بدأ في تحليلها بشكل محايث؛ فيرى أن بنية القصيدة تشكل من ثنائية ضدية هي (الطلول/ الخمرة)، حيث يعتقد الباحث أنَّ الطلول تتصل ببعد نفسي وفكري، في حين أن الخمرة تجسد الكون البديل الذي تحنّ القصيدة إلى بلورته وتأسيسه، وتتألف حركة الطلول (ب) من جملة أساسية هي الجملة (ب1) (غننا بالطلول كيف بلينا)، ومن جملة نهائية هي (ب2) (ودع الذكر للطلول)، أما جملة الخمرة (ج)، فإنها تبدأ بفعل الأمر (واسقنا) وتستمر في شكلها عبر القصيدة كلها، لتكون في الواقع جسد القصيدة ولحمتها الكلية تقريبا، وهي تتألف من جملتين: (ج1) والتي تبدأ برواسقنا) وتستمر إلى البيت (11) (ذاك عيش)، حيث تنكسر في حركة يبدو عليها

أنها نهائية لكنها في الحقيقة تصبح حركة تراجع مؤقت حين تبدأ الجملة الثانية (ح2) في البيت (أدر الكأس)، وتشكل (ج2) استمرار لـ (ج1) يتجاوز لحظة الانكسار التي طغت في البيت (11)، هكذا يبدو جليا أن الخمرة خصيصة أساسية تشكل بها نقيضا تاما لجملة الطلول، وجملة الطلول تتألف من حركتين بينهما علاقة نفي مطلق الجملة (ب1)، تدخل الطلول إلى القصيدة، وبنية التجربة، إذ تطلب الغناء بالطلول، والجملة (ب2) تخرج الطلول من القصيدة وبنية التجربة، إذ تطلب الغناء بالطلول، والجملة (ب2) تخرج الطلول من القصيدة وبنية التجربة، إذ تتهى عن ذكرها، يتشكل إذن المخطط البسيط التالي لجملة الطلول (م1).

يواصل الباحث تحليل هذه القصيدة بهذا الشكل المحايث من الصفحة 193 إلى الصفحة 218 مستخرجا الثنائيات التالية: (الوجود الخارجي/ الوجود الداخلي) (الأرض/ السماء)، ويحللها بالطريقة نفسها دون أن يذكر أو حتى يشير إلى أشياء خارج النص، بل يبحث بشكل محايث في العلاقات بين هذه الثنائيات الضدية، ويبين أبعادها الدلالية، كما يعمد إلى استعمال المعادلات والجداول والأشكال التوضيحية.

### 1- 2- التحليل الأسلوبي المحايث:

في هذه الجزئية سنأخذ مقاربة (عدنان بن ذريل) في كتابه (النص والأسلوبية بين النظرية والتطبيق) لرواية (المتألق) لصاحبها عبد النبي حجازي ، وبعد أن يضع ملخصا للرواية (بن ذريل، 2000، ص.102)، يبدأ في تحليلها بشكل محايث وسنقوم بتلخيص تحليله. ينطلق في التحليل بهذا العنصر: كيف نحلل الرواية الحديثة التقنيات؟ حيث يرى أن حدثها مفتت يعتمد على التداعيات، والحديث النفسي، تجري بصيغة المتكلم؛ أي في حدود (التبئير الداخلي)، ومن هذا السؤال الذي يراه الناقد مهما ينطلق في التحليل إذ يقول: ماذا في معايير (النقد الألسني) من منهجية لانصاف هذا النوع الحديث من الروايات؟ وهل يجوز الاقتصار على تحليل لغتها؟ خاصة أنه لوحظ عليها استهلاك الصور فوق الواقعية، أو بروز بعض المفردات ذات إيحاءات تعبيرية وقرائية (بن ذريل، 2000، ص.102).

إثر ذلك يقسم الباحث تحليله المقتضب لهذه الرواية في مجموعة عناصر أولها: منطقة السرد، الزمان والمكان، ويكتشف وبطريقة محايثة أن الرواية بدون زمان، إذ إن تحليلاتها ومسروديتها تراوح باستمرار في مكانها على شكل تقاطع للمشاهد أو ووجهات هي بالأحرى أمشاج زمان معيش في الحاضر، أو زمان هابط من الارتداد إلى الماضي كما تشكل التداعيات والأحاديث النفسية فيها. أما مضامينها فهي بقايا ذكرى (الانهزام) الذي يعيشه هذا الشاب، وبالتالي هي (العطالة) التي قذفت به إلى

نكوص من اختيار موهوم للعزلة، ثم لا يقوى على الاعتزال، وانطلاقا مما سبق يذهب الباحث إلى الاعتقاد بأن البطل ظل يقارب البوح المباشر القريب من المذكرات اليومية، وأيضا الحديث النفسي، ولهذا السبب خلت الرواية من الزمان الروائي الذي يتسلسل فيه حدث معين، وكذلك هي بدون بنية، وترتّد إلى اللابنية لعلاقات (توهج جدلي) من المتألق/ الكمود، والعطالة/ الطموح، والاندماج مع العالم/ الخيبة من الواقع (بن ذريل، 2000، ص. 102-103).

في العنصر الثاني الذي وسمه ب: "مع اعتبارات ألسنية"، وبالنهاجية المحايثة نفسها يواصل تحليل هذه الرواية، إذ يرى أن (بارت) ينعت هذا النوع من الروايات الحديثة التقنيات بأنها (رواية مسطحة) أو (رواية تسطيح)؛ بمعنى أنها دون سماكة، وأنّ أبطالها دون (حجوم) وأن الموضوع فيها (مفتت)، فهذا النوع من الترسل الروائي لا يحاول رسم (لوحة) شخص، أو وصف (طرف) كحديث وما شابه، وإنما هو يعمل لرصد مواقف إنسانية هو يرصدها في ذاتها، إعلاما منه بوجودها، وهي في الرواية مواقف مشوبة بعدمية صريحة التحليل في اعتقاد الباحث - (تحليل مواقفي) طورا هو يتابع حاضرا متأزما، وطورا هو يتقهقر إلى الماضي يسترجعه بكل عقده، وإذا كان من طبيعة السرد تقدمه في الزمان، فهذا لا يوجد (سرد)؛ بل هناك (بوح)؛ هو هذه الكتابات التي هي نوع من (عرض الحال) الوجودي تقريبا (بن ذريل، 2000،

بالطريقة نفسها تقريبا يحلل هذه الرواية دون أن يتعرض أو حتى يلمح لشيء خارج النص تماما، بل ينطلق وبشكل جِدُ محايثٍ من النص وإلى النص، فلم يذكر مثلا الظروف الاجتماعية أو السياسية التي أنجبت هذه الرواية رغم أهمية ذلك، ولم يتعرض كذلك للزمن الذي كتبت فيه الرواية حتى يعطي فكرة ولو بسيطة على مضمون الرواية، وهذا عين الدراسة المحايثة.

## 1- 3- التحليل السيميائي المحايث للخطاب الشعرى:

سنتناول في هذا المجال كتاب مجد مفتاح (تحليل الخطاب الشعري إستراتيجية التناص)، وتبدأ هذه الدراسة بمدخل نظري نتاول فيه عناصر تحليل الخطاب الشعري، وقد قسمت الدراسة إلى شقين: الأول: يضم جانبا نظريا، ويدور في مجمله حول عناصر تحليل الخطاب الشعري، وأهم هذه العناصر: (التشاكل والتباين)، (الصوت والمعنى)، (المعجم)، (التركيب)، (التركيب البلاغي)، (النتاص)، (النقاعل)، (المقصدية) (مفتاح، 1986، من ص 09 إلى ص 166).

الثاني: طبق في هذا الشق ما ورد في المقدمات النظرية على قصيدة ابن زيدون الرائية بتحليل سيميائي، وقد صرَّح أن طبيعة القصيدة حتمت عليه استثمار بعض العناصر أكثر من غيرها، ذلك أنها تقوم على الثنائية الأساسية: (الإيجاب/ السلب)، المتمثلة في: جد الدهر/ عبثه- الحياة/ الممات- الطاعة/ المعصية- الغنى/ الفقر - المدح/ الذم.

هذه الثنائيات فرضت على مفتاح أن يقرأها بوجهين: إيجابي/ سلبي، معتمدا في قراءته – وبطريقة محايثة جدا - على مفهومي الاشتراك والتشاكل، ورغم أن القصيدة تحمل في طياتها نظاما تاريخيا لمجموعة من الأحداث والوقائع، وحوت الكثير من الأسماء والأشخاص والأماكن إلا أن الباحث قد ذهب إلى خارج النص في حدود ضيقة، وقد علل ذلك بأنه لم يقصد إلى التاريخ، وإنما سعى إلى عرض تقنية جديدة في التحليل تكشف مقاصد الشاعر الظاهرة والمضمرة (كامل، 2003، ص.ص. 73-74).

لقد رصد الناقد في القصيدة المحللة ثلاث بنيات أساسية وهي: بنية التوتر، وبنية الاستسلام، وبنية الرجاء والرهبة، وكل بنية اتسمت بخاصيات ميزتها فهي؛ ذاتية غنائية في المطلع (بنية التوتر)؛ وهي ملحمية في الوسط (بنية الاستسلام)؛ وهي مأساوية في الأخير (بنية الرجاء والرهبة)، ويربط هذه الأجزاء سببان اثنان:

- الذاتية اللغوية: التي نجدها منبثقة في القصيدة جميعها رغم قلتها في القسم الأوسط، ولكنها كانت تطل علينا منه بين الفينة والأخرى متجلية في التمني (ليت)، وفي الضمير (أنا)، وفي الألفاظ العاطفية (المصطفى)، وفي الأوصاف المحددة (ابن المصطفى... أبو ذبيان)، وفي اللقب (اللطيم...).
- النزعة السردية: القائمة على الصراع، ففي القصيدة مواجهة بين الإنسان والدهر، بين الإنسان والإنسان، وميدان هذا الصراع هو فسحة زمانية تقسم إلى ثلاث لحظات، بداية، ووسط، ونهاية، وهي بالنسبة للإنسان ما قبل التكليف، وما بعد التكليف، والجزاء على الأعمال (كامل، 2003، ص.ص. 76-77). والملاحظة العامة التي يخرج بها القارئ لمقاربة محمد مفتاح أن تحليله كان يعتمد مبدأ المحايثة بطريقة دقيقة، رغم كثرة الأسماء والأشخاص، والأماكن والأحداث التاريخية وكثرة الحديث عن البيئة والأحداث التي أنجبت القصيدة والتي يمكن أن تفرض على الباحث الخروج عن لغة النص، إلا أن ذلك لم يحصل.

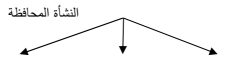
#### 1- 4- المحايثة في السيميائية السردية:

سنستقرئ في هذه الجزئية تطبيق المحايثة على نص سردي ونقصد قصة (عائشة) لأحمد رضا حوحو من كتاب رشيد بن مالك (مقدمة في السيميائية السردية)، فبعد مقدمة تعرض فيها لمكانة البحوث السيميائية في الدراسات النقدية العربية والفوضى المصطلحية والحلول الممكنة لتجاوزها، يبدأ الباحث في تحليل هذه القصة، فقام أولا وبطريقة محايثة تماما بتحديد بعض المفاهيم المصطلحية المعتمدة في البحث، وذلك كاستجلاء العناصر السردية، وتحديد الحالات والتحويلات التي تحكم بنية الخطاب السردي، ورأى أيضا أن ملفوظ الحالة (Sujet d'état) يقوم على أساس العلاقة الموجودة بين الفاعل (ف) والموضوع (م) موضحا ذلك بهذه المعادلة: ف  $\bigcap$  م ملفوظة حالة وصلي (conjonctif) الفاعل في وصلة مع الموضوع.

ف U م ملفوظة حالة فصلى (disjonctif) الفاعل في فصله مع الموضوع.

تشكل هذه الاعتبارات النظرية في رأي الناقد نقطة ارتكاز أساسية، يستند إليها لينظر في صور الخطاب والآليات التي تتعالق بها لتشكل مسارات صورية. سيساعد هذا على فحص المستوى العميق الذي من خلاله تحدد الدورة الدلالية للقصة (بن مالك، 2000، الصفحات من 69 إلى 73). إثر ذلك قام بتقطيع النص ورأى أنه يحوي مقطوعتين سنقتصر نحن وباختصار على المقطوعة الأولى، ويرى بن مالك هذه المقطوعة تبدأ من: «عائشة امرأة ككل النساء الجزائريات» إلى «يعرفن حياة يومية متشابهة لا يختلف فيها يوم عن يوم»، يعرض الكاتب والرأي لابن مالك- هذه المقطوعة وهو راو ملاحظ يعرض على القارئ طرفين أساسيين في علاقة تتسم بطابع جدلي (Polémique) (المرأة/ المجتمع) (بن مالك، 2000، ص.74).

يصف الراوي/ الملاحظ في بداية هذه القصة وضع المرأة في المجتمع الجزائري، الذي يقدمه على أنه مظلم: «عائشة امرأة ككل النساء الجزائريات، واحدة من آلاف النساء اللائي يموج بهن المجتمع الجزائري المظلم»، يتحدد الفاعل الجماعي/ المجتمع/ في النص بوالد عائشة وغيره من رجال الأسرة، ويتسع مدلوله ليشمل الجار، وجميع فئة الرجال التي تتأسس كفاعل نجح في تحقيق مجموعة من القيم، تنصبهر في إقصاء المرأة وإذلالها وتشييئها، إن الراوي/ الملاحظ يوضح –عبر تحولات- الأسباب التي أفضت بالمرأة إلى هذا الوضع المزري الذي فقدت فيه حقوقها الشرعية: «إنها ورثت هذه المكانة كما ورثتها والدتها عن السابقات من النساء منذ عهد قديم»، وهي -في نظر بن مالك- مكانة مؤطرة زمنيا بالماضي والحاضر والمستقبل، في سياق محكوم بحتمية تاريخية، وستبقى ثابتة لا تتغير، تنسجم هذه المكانة مع النشأة المحافظة للمرأة، التي تدخل في علاقة تضاد مع/ التطور/ يقدمه الراوي/ الملاحظ كبديل لبيئة جزائرية مسدودة: «لا تعرف التطور ولا التغير»، يؤول الراوي/ الملاحظ في هذا الملفوظ وضعا ينتقد الفاعل الجماعي (المجتمع) الذي يتجسد سلوكه في طبيعة العلاقة التي يقيمها بفعله، فهو يمنع المرأة من المعرفة: «لم تتخرج من مدرسة...ولم تتلق أي تربية»، وإذا كانت المعرفة تعد السبيل الوحيد الذي يضمن ممارسة حقها الطبيعي في القول والفعل؛ فإن العامل الاجتماعي (النساء الجزائريات) محكوم بوضعية لا يملك فيها القدرة والإرادة: «والحق في التفكير»، تعد هذه العناصر التي تدخل في تشكيل الكفاءة ملكا للرجل: «فلا تتحرك ولا تسكن إلا بإرادتهم ووفقا لرغباتهم»، وبعد أن عرض مجموعة من الملفوظات السردية خرج بهذه الخطاطة كنتيجة لتحليل المقطع الأول وهي:



منع المرأة من امتلاك المعرفة عزلها

إذلالها

ثم يعرض ملفوظات سردية أخرى احتوت عليها هذه المقطوعة، وبناء على كل هذه المعطيات وانطلاقا من المقابلة الأساسية في القصة: الثبات/ التحول، مثَّل الباحث مختلف القيم الدلالية المقيدة أثناء التحليل في المربع السيميائي التالي(بن مالك، 2000، الصفحات من 74 إلى 77):



بعد هذا العرض الموجز لتحليل المقطوعة الأولى يلاحظ الباحث أن بن مالك كان وفيا للمنهج السيميائي السردي الغريماسي بطريقة محايثة تماما، حتى إنه استبدل مصطلح الكاتب (رضا حوحو) بالراوي/ الملاحظ، حتى لا يسقط في السياق، وبالطريقة نفسها يحلل باقي مقطوعات القصة دون أن يخرج تماما عن النص ولغته إلى أشياء خارج النص كالتاريخ أو المجتمع، رغم أن النص كان موضوعه اجتماعيا.

# 1- 5- التحليل التفكيكي المحايث:

سنتعرض هنا لكتاب عبد الله الغذامي (تشريح النص)، ففي فصله الثاني والذي وسمه ب: "في الخطاب الشعري الجديد مقارية تشريحية"، وبعد تمهيد لهذا الفصل (الغذامي، 2006، الصفحات من 51 إلى 54) بدأ الناقد بمقارنة بين قصيدة للشاعر حمزة شحاتة في الوطن وهي قصيدة ذات لغة مباشرة، وبين قصيدة للشاعر عبد الله الصيخان في الوطن أيضا، حيث يرى أن أمام هذا النص تتوقف حالة التلقي حائرة، لأنه ليس نصا عقليا يهدف إلى الإقناع، كما أنه ليس نصا انفعاليا، إنه نص يعتمد على مستويات دلالية متضاعفة بسبب قيامه على انتهاك قواعد العرف النصوصي التقليدي، حيث انتهاك قواعد الوزن وقواعد التركيب السياقي، قام على جملة شعرية ممتدة تمازج فيها بحران عروضيان هما المتدارك والمتقارب، مثلما انتهك قواعد التناسق الدلالي، فهو يبني دلالة سياقية فيها ينبثق وطن جديد لم يكن بعد. إننا أمام صورة شاردة أطلقها الناص وأرسل فينا عناصرها المكونة من: الأنا المبدعة/ والمخاطب (الوطن)/ والعصافير/ والسماء، وهذه تتداخل بعضها مع بعض في علاقات من: الوجع/ والنوي/ والخشوع/ والخوف/ والشك/ وتتقاطع معها موجات دلالية من اعتذار المحبين/ ومحيا

الوطن/ والسلوة/ ورغيف الفقير/ والبسيط/ والشجر/ والهدوء/ والشهادة/ ويلفها أجواء من مساء التغريب/ والصبح/ واتساع العينين/ وفضاء البياض/ والضوء إذ يستدير الحلك (الغذامي، 2006، ص.55- قرق). في اعتقاد الغذامي أن هذه الإشارات المتصارعة خارج النص تدخل في النص ليقيم هذا الشاعر سياقات تشبكها في علاقات لم تكن لها في الخارج، مما يجعلها أمام دلالة تنشأ من داخل النص ولا تستند إلى أي براهين خارجية، ولتلقي هذا النص يجب والرأي للغذامي للاستعانة بحالة «الانفعال العقلي»، إنها حالة انفعال، وهذا يضمن للنص شرط وجوده الجمالي، ولكنه ليس انفعالا عاطفيا، وإنما هو انفعال عقلي؛ أي أن العقل يسعى لكي يستعير من العاطفة إحدى صفاتها وهي «الانفعال»، إن الشعر هنا يقوم على تراسل الوظائف، إنه نوع من تدجين العقل وترويضه ليكون (إنسانا)، أو هو ترقية للعاطفة. إن هذا النص والكلام للغذامي - يرتكز وجوده على (نحويته) التي هي نحوية حدث وسياق وليست نحوية تركيب وقول، وهنا يجعله مختلفا ومميزا عن النص العقلي (الغذامي، 2006، ص.55-

إثر ذلك يقوم الباحث بمقارية مجموعة من المقطوعات الشعربة بالتفكيك، وبطريقة محايثة، واسما ذلك بـ: "المداخلة النصوصية التشريحية"، وبرى أن وجود الجملة الشعرية يعتمد في النص الجديد على علاقات استثنائية، وهذا انتهاك شاعري للاصطلاح، ومسعى لإقامة شرط جمالي مبتكر للجملة داخل سياقها الشاعري، وقد صرح الغذامي أنه سيبدأ هذه المداخلة النصوصية مع جملة شعرية ينطلق منها إلى أثرها التشريحي المفتوح وهي: خدر ينساب من ثدي السفينة.وفي اعتقاده أن هذه الجملة من الشاعر (محد الثبيتي) تأتي إخبارية قاطعة، وتبدأ بصوت مطلق هو كلمة (خدر) المنكرة، وتتعاقب بعدها أصوات تبدو في البدء عادية: ينساب/ من/ ثدي، إنه لأمر عادي -في رأي الغذامي- أن ينساب الخدر من الثدي، والجملة بعناصرها الأربعة الأولى تبدأ بدلالات تاربخية اصطلاحية، ولكن الجملة تنعكس على نفسها، بمجرد أن نصل إلى الصوت الأخير فيها، وهو جملة (السفينة)، وهو صوت يحمل قيمة عضوية في هذه الجملة؛ لأنه سيتولى قبلها من جملة اصطلاحية عادية إلى جملة بلاغية تعتمد على الاستعارة، وتستعين في دلالتها على (الغياب)، بدلا من دلالة الحضور التي كانت توجه الجملة قبل ورود كلمة (السفينة)، وهذا يجعلنا -والكلام للغذامي- نتعامل مع مستويين من الدلالة؛ الأول عادي تقريري في عناصرها الأربعة الأولى (خدر ينساب من ثدي)، وهذا لا بد من حدوثه، لأننا نقرأ الجملة مرتبة مثلما هي مكتوبة على الورق، ولذلك فإن الكتابة وهيئتها تمثل جزءا هاما من صنع الدلالة من حيث تأثيرها على استقبالنا المكتوب، في حين أن المستوى الثاني هو بلاغي، وإن كان تقليديا؛ لأن الاستعارة أسلوب جمالي قديم، وهنا يكون دور الصوت الأخير أقوى من كل الأصوات السابقة، لأنه هو الذي حوَّل دلالتها من حالة الحضور إلى حالة الغياب (الغذامي، 2006، ص.60-61). نلاحظ على

هذه الدراسة التفكيكية أنها تعتمد المحايثة من مستويين، رغم أن الناقد بدأ تحليله بالإشارة إلى الشاعر ثم غي به.

- أولهما: اختيار النص المقارب، وهو شعر حداثي يطغى عليه الغموض والإبهام، وهذا ما يخرجه من دائرة المباشرة والسياق معا.
- ثانيهما: أن الناقد أهمل تماما ما يحيط بالنص من ظروف خارجية، حتى إنه لم يتطرق إلى مضمون الأبيات، أو فيما كتبت حتى، بل انطلق في تحليل نصبي بحت.

ومجمل القول في تقديرنا أن المقاربات النسقية باختلاف مناهجها والتي عرضناها على التوالي: (البنيوية، الأسلوبية، السيميائية، والتفكيكية) كلها نهجت نهجا واحدا في مقاربتها للنص الأدبي بتنوع أغراضه، وهذا النهج هو إهمالها جميعا للظروف المحيطة بالنص مهما كانت هذه الظروف ومهما كان تأثيرها على محتوى النص المقارب، وأثر ذلك على النقد الأدبي أثر تفاعل وتشارك، وهذا المبدأ أخذته كل هذه المناهج كقاعدة لنقدها.

## 2- تداخل المناهج النصية مع الفكر الشكلاني:

يرى بعض الدارسين أن ظهور النقد النصبي عموما مرتبط بتطور علوم أخرى كعلم السلالة الأدبية (L'ethnologie littéraire)، الذي ابتدعه الشكلانيون الروس أثناء دراستهم للحكايات الشعبية، واللسانيات التي عندهم في قلب مفهوم الأدبية (مجموعة من المؤلفين، 1997، ص. 209).

## 2-1- الشكلانية والبنيوية:

في عرف معظم النقاد المعاصرين أن المدرسة الشكلانية الروسية تعد من أكبر روافد البنائية، بعد أن وضع (سوسير) حجرها الأساس، ولئن صنفت في المرتبة الثانية فإننا نتتبع بذلك لونا من التسلسل التاريخي من جانب، إذ إن مدرسة جونيف قد تبلورت في العقد الأول من القرن الماضي، بينما نشأت المدرسة الشكلية وازدهرت في العقدين الثاني والثالث، كما نتبع نوعا من التسلسل المنطقي لأننا لسنا بصدد شرح البنائية على إطلاقها، بل في تطبيقاتها الأدبية على وجه الخصوص، وهنا تكمن أهمية المبادئ التي أسفرت عنها دراسات أقطاب المدرسة الشكلية ذات الصبغة النقدية الواضحة (فضل، 1998، ص. 200.).

ومن المؤكد أن الشكلانية الروسية لم تكن تمهيدا لنشأة البنيوية فحسب، بل كانت مسقط رأس علوم أخرى وثيقة الصلة بالبنيوية والسيميائية كالشعرية والسردية، ويلاحظ الباحث شدة ارتباط هذه الشكلانية بالفكر البنيوي تنظيرا وتطبيقا. وتنطلق تسمية الشكلانية من ائتلاف تجمعين علميين روسيين هما: حلقة

موسكو (1915-1920)، وجماعة الأبوجاز Opojaz)، وتشدد الشكلانية على أطروحتين أساسيتين هما:

- التشديد على الأثر الأدبي وأجزائه المكونة.
- الإلحاح على استقلال علم الأدب (وغليسي، 2007، ص.66).

سنعرض فيما يلي نموذجا للتحليل الشكلاني البنيوي من كتاب (مدخل إلى نظرية القصة)، ففي شوّتطبيقي على طائفة من القصص اخترنا التحليل الوظائفي للحكاية الشعبية التونسية (سبع صبايا في قصبايا)، وبعد عرض ملخص للقصة (المرزوقي، وشاكر، 1985، ص.ص. 155 إلى 155)، بدأ الناقدين في التحليل؛ حيث رأيا أن الحكاية تبدأ بذكر نوعين من الانفصال (موت الأم/ رحيل الأب إلى مكة)، ولكن وظيفة المنع (Interdiction) تسبق سفر الأب الذي هو الحامي للبنات، فقد منعهم من مغادرة البيت في غيابه، لذلك فرحيل الأب عنصر وظائفي هام، إذ يخول للغولة التهام فريستها. افتقار البنات للكبريت وجب انتهاك تحجير الأب، واضطرت الفتيات إلى إيفاد واحدة منهن بحثا عن النار، فوظيفة الافتقار تسبب خرقا:

الافتقار = البحث عن النار/ الفاعل= الفتاة السابعة/ البغية= اكتساب الكبريت/ المانع= الغولة.

أما الصيغة التي استعملتها الفتاة لاكتساب الشيء هي (معرفة كيفية الفعل)؛ وذلك بمعرفتها أن من يرضع من ثدي الغولة الأيسر لا تمسه بأذى ففعلت، وبذلك أصلحت الافتقار وكسبت النار، إلا أن الاختبار يحتوي على عنصر سلبي هو شرط الغولة قطع إصبع الفتاة مقابل الجمرة، وهو (حصول أذى مخفف)، وهو شبه تواطؤ عفوي بين الفاعل وعدوه، إذ قبلت الفتاة الشرط ولم تفهم نية الغولة التي قصدت الاستدلال بآثار الدم لمعرفة بيت البنات ولحداث الإساءة المركزية، وانطلاقا من (الأذى المخفف) تتسلسل الأحداث، فتتقمص الغولة دور الفاعل ناشدة افتراس الفتيات (يساعدها) تغيير صوتها مقلدة لصوت العمة (وهي وظيفة المعتدي يحاول خداع الضحية)، أما المعارضون فهم (الكلب/ القط/ باب الدار المغلق/ البنت السابعة)، وبينما ظنت الفتيات الأخريات أنها عمتهن فعمدن إلى قتل الكلب والقط وضرب الأخت (المرزوقي، وشاكر، 1985، ص. 159-162).



يواصل الناقدان استخراج الوظائف وتحليلها تحليلا وظائفيا مقتصرين على الشكل ولم يتعرضا مطلقا للمضمون، ويكتشف الباحث أن الناقدين اقتصرا على مجموعة معينة من الوظائف، ولم يتعرضا لكل الوظائف بسبب قصر البرنامج السردي للقصة، وهذا نموذج للتحليل البنيوي الشكلي للقصة، كما نجد نوعا آخر للتحليل الشكلي لدى (جيرار جينيت) للزمن في القصة والرواية.

#### 2-2- الشكلاينة والسيميائية:

البنيوية بكل فروعها بما في ذلك الشكلانية و السيميائية منهجان لدراسة النص الأدبي، خرجا من رحم واحد هو الألسنية، فالسيميائية في الواقع نقد أدبي غيرت البنيوية الألسنية صورته، وجعلته مشروعا أكثر ضبطا، وأقل انطباعية، فهي منهج مشابه جدا للبنيوية من حيث المنطلق اللغوي العلمي، لهذا نجد الكثير من الباحثين لا يكادون يفصلون بينهما (الأحمر، 2010، ص.317)، ويعتقد (تيري إيغلتون) في مؤلفه (نظرية الأدب) أن هذين المنهجين يكادان يكونان شيئا واحدا، وأكثر من ذلك يجعلهما تحت مبحث واحد، ويقول إن أعضاء مدرسة براغ قد أصبح مصطلح البنيوية عندهم مختلطا إلى حد كبير مع مصطلح السيميائية، حيث إن السيميائية هي الدراسة المنظمة للدلائل، وهذا ما يفعله البنيويون أصلا، ويرى أيضا أن المصطلحين يتداخلان، فتعالج البنيوية شيئا قد لا يتم التفكير به عادة بوصفه نظاما من الأدلة بالرغم من كونه كذلك، علاقات القرابة في المجتمعات القبلية مثلا، في حين تستخدم السيميائية المناهج البنيوية على نحو شاسع (إيغلتون،1995، ص.175). ومن جهة مقابلة نجد أن بعض الدارسين يشيرون إلى صعوبة التمييز بين هذين المنهجين، فنجد مثلا (جوناثان كولر) يذهب إلى فصلها جغرافيا فحسب، إذ قصر البنيوي على ممارسات بعض المفكرين الفرنسيين، حتى لو ناقض هذا التمييز غايته، إذ زاوج الفرنسيون أنفسهم بين الحقلين، كما نجد (تيرنس هوكس) صاحب ناقض هذا التمييز غايته، إذ زاوج الفرنسيون أنفسهم بين الحقلين، كما نجد (تيرنس هوكس) صاحب كتاب (البنيوية والسيميوطيقا) يعتقد أن حدود السيميوطيقا تتطابق مع حدود البنيوية، فلا يمكن الفصل بين اهتمامات الفضاءين فصلا جوهريا (الرويلي، والبازغي، 2002، ص.178).

بينما العديد من الباحثين يرون أن السيميائية إنما هي تطوير للبنيوية ك(خلف كامل) الذي يؤكد أن البنيوية خرجت من جعبتها مجموعة من النظريات شكلت فيما بينها ما عرف أو سمي بر(ما بعد البنيوية)، وهي النظريات الخاصة بالقراءة والتلقي، ونظرية التفكيك، ونظرية التأويل، والنظرية السيميائية (الأحمر، 2010، ص. 318، وكامل، 2000، ص. 45).

وكخلاصة لما تقدم يبدو أن السيميائية تتداخل إلى حكبير مع البنيوية، خاصة في استعمالها للمصطلحات الألسنية نفسها، لأن السيميائية في أبسط تعريفاتها وأكثر دروجها (نظام السمة) أو شبكة من العلاقات المنظمة بتسلسل. والمتتبع للمصطلحات التي تستخدمها السيميائية يستنتج أنها ليست إلا لسانيات متطورة تحاول أن تكون كلية النظرية، شمولية النزعة، حيث تتسلط على كل ما هو لغة وخطاب

وسمة، ونص ودلالة، وتركيب، وتأويلية، ودال ومدلول، ولكنها تطوير لهذه المفاهيم، وتطويع لها لا تجاهلها، وهل البنيوية إلا هذا؟(مرتاض، 1992، ص. 21).

سنتناول فيما يلى نموذجا تطبيقيا لأثر الشكلانية والبنيوية في السيميائية والنموذج يتمثل في تحليل سيميائي لنص من كليلة ودمنة حكاية الأرنب والأسد (بوشفرة، الجزائر، 2008)، في الجانب النظري من الكتاب تتعرض الباحثة لمصادر غريماس الفكرية والتي كانت سببا في بلورة السيميائية السردية، وأهم هذه المصادر: مدرسة جينيف (دي سوسير)، مدرسة كوبنهاغن النسقية (لويس هيلمسلف)، حلقة براغ (رومان جاكوبسون)، كما أشارت لجهود كل من جورج دوميزال وكلود ليفي ستراوس وفلاديمير بروب، هذا الأخير الذي تعتبر أعماله مصدر إلهام كل الباحثين من بعده. لقد اهتم بدراسة أشكال الظواهر لكل حالات الحكى؛ حتى يتم اكتشاف سنن الهيكل العام لها، وانتهى إلى إحصاء الحكايات في إطارها النوعي باختزالها في نوع واحد مثالي، وقد أوجد عددا من المتغيرات المتمثلة في الشخوص وطريقة أدائها للفعل، وعدد من الثوابت وهي الأفعال المتحصل عليها من تلك الشخوص ويسميها بروب (وظائف)، وقد حدد عددها بـ(31) وظيفة، وقد حقق بروب عملا هاما حين ألَّح على ضرورة التمييز بين مستوبين للتحليل هما: (الأفعال والوظائف)، وفي رأيه كل وظيفة تتعلق بعدد هائل من الأفعال المختلفة والعكس صحيح، استقطب هذا العمل الباحثين في هذا الميدان فراحوا يشقون طريقهم متقبلين منهج بروب للدراسة الشكلية، مع محاولة إثرائها بإضافات قصد التطوير، من بينهم: غريماس الذي كان محور اهتمامه حين مراجعته لأعمال بروب التوسع والإفادة، وقد ركز على مبدأين أساسيين تتسم بهما الحكاية عموما وهما (البساطة والشمولية)، لقد اتضحت الرؤية المعرفية مع غريماس حين أسقط عمل بروب في الأدب الشفوي على الأدب المكتوب، ليتعدى حدود الحكاية العجيبة وصولا إلى أدبية الخطاب مع النصوص عموما، ثم إن التطبيق الآلي للنموذج البروبي لا يسقط على النصوص الأدبية الأكثر تعقيدا، والتي ترفض بالضرورة ذلك الاشتقاق المبتذل في هيمنة نظام الوظائف عليها، على هذا الأساس اجتهد غريماس في عملية مراجعة ما عرض بروب في (مرفولوجيا الحكاية) باستئصال مواطن الغموض وتصحيحها، وقد قام باختزال الوظائف في حدود مراعاة العلاقات المنطقية لها؛ كأن تكون وظيفة صراع تستدعى انتصارا ووظيفة منع تستدعي خرقا له وغيرها. ودائما في إطار توسيع فكرة الوظائف وقف غريماس مرتبكا أمام العدد الهائل الذي حدَّده بروب والذي يحمل في ثناياه دوافع فعلية وأخرى حالية، لتغدو لديه متجانسة، فإذا كان رحيل البطل يظهر وكأنه وظيفة، فإن الافتقار بعيد عن كونه فعلا، لأنه يشير إلى حالة ولا يمكن أن يمثل وظيفة (بوشفرة، 2008، 9 إلى الصفحة 25)،. وقد خصص الباحث المغربي سعيد بن كراد فصلا كاملا لأثر الشكلانية في السيميائية (بن كراد، 2001، من ص 15 إلى ص 42). وبعد أن تعرض الباحثة نص الحكاية وتقسمها إلى مقاطع تقوم بتبسيط التحليل السردي في شكل نموذج عاملي يؤطر النص كاملا وهو كالآتى:



وكما هو معروف أن هذا المخطط جاء به غريماس عن جاكبسون مع بعض التعديل الطفيف.

تقوم الباحثة إثر ذلك بتحليل هذا المخطط، ومن خلال هذا التحليل تتناول أهم المبادئ التي جاءت بها السيميائية السردية الغريماسية وهي (النموذج العاملي/ الفاعل/ إرادة الفعل/ القدرة على الفعل/ معرفة الفعل/ الكفاءة) ثم تستخرج الاختبارات من النص والتي لها علاقة بما جاء به (فلاديمير بروب) أثناء اكتشافه للوظائف في القصة وهي ثلاثة: الاختبار التأهيلي: (الحاصل عندما أصابت القرعة الأرنب)، والاختبار الرئيسي: (طريقة تضليل الأرنب للأسد)، والاختبار التمجيدي (انتصار الأرنب على الأسد) (بوشفرة، 2008ص. 135 إلى 135).

وبالطريقة نفسها تقسم النص إلى ثلاث مقطوعات وتحللها باستعمال النموذج العاملي، والاستعانة بالمعادلات الرياضية، والحديث عن الأفعال والوظائف كما طورها غريماس عن بروب، كما نجد الباحثة تستعين بالمربع السيميائي عند تحليل كل مقطوعة سردية (بوشفرة، 2008ص. من صـ 138 إلى 160).

ويبدو أن كل المناهج النسقية قامت على أهم المبادئ التي سطرتها البنيوية كالمحايثة والاختلاف، وموت المؤلف، فهذه المبادئ الثلاث تكاد تهيمن على المقاربات النصية ولم نجد منهجا يخرج عنها اللهم، إلا إذا كان الناقد لا يحسن التعامل معها، بمعنى أنه ليس نسقيا خالصا، كما نجد ذلك عند بعض النقاد يُسمون دراساتهم بالمقاربات النسقية في عناوين أعمالهم في حين نجد الانطباعية هي أهم ميزة تطغى على محتوياتها.

## 3- تداخل بعض المناهج مع بعضها:

### 3-1- تداخل التفكيكية والسيميائية:

أتى (جاك دريدا) نهاية ستينيات القرن الماضي بآراء جديدة متزعما مدرسة التفكيك، بعد أن بلغت السيميولوجيا أوجها مع (رولان بارت) و (جوليا كريستيفا) وغيرهما، ليأتي (دريدا) وبعد استيعابه لكل الأفكار النقدية السابقة وهضمه للفلسفة الغربية بداية من (أرسطو) وتعريجا على (ديكارت) و (كانت)

و (هيجل)، و (ماركس)، و (فرويد) ليتناول بعض قضايا الشعر والأدب من وجهة نظر تفكيكية والتي كانت في البداية ترمي إلى تفكيك العقل البشري في محاولة لتدمير الفلسفة الميتافيزيقية التي ظل الغرب خاضعا لها زمنا طويلا على أنها حقيقة مطلقة، فالتفكيكية تقوم على الهدم والبناء والحضور والغياب، على الوجود والعدم، إنها تشبه السيميائية في هذه الزاوية الفلسفية (الأحمر، 2010، ص.343).

يرى الغذامي أن دريدا قد انطلق من الأرضية نفسها التي انطلق منها (بارت) الذي صور مسارين للنقد الأدبي؛ أحدهما يطلق الدال إلى أقصى ما يمكن أن يذهب إليه، حتى إلى ما بعد التحليل، أما الثاني فيأخذ لنفسه بتعليقات المعاني وإشكاليات التفسير دون أن يتجاوز حدود الإمكانات الدلالية وخلفياتها، فالانطلاقة واحدة، لكن دريدا يقلب المعادلة تماما، وذلك بنقده للفكر الغربي من (أرسطو) إلى (دي سوسير) الذي تمركز حول المدلول، فيدعو لما أسماه بعلم النحوية كأساس لعلم الكتابة، وقد استعار له مصطلحات (دي سوسير)، حتى تنبأ بعلم السيميولوجيا يقول دريدا: «سأدعوه بعلم النحوية، ولأن هذا العلم لم يوجد بعد، فإنه لم يمكن لأحد أن يقول ماذا سيكون هذا العلم، لكنه علم يملك الحق في أن يكون والألسنية ليست إلا جزءا منه»(الأحمر، 2010، ص. 343-344).

لقد اعتمد (دريدا) على مفاهيم ومصطلحات كثيرة أنتجتها الألسنية وتبناها النقد البنيوي والسيميائي، لكنه حاول تطوير هذه المفاهيم بحسب وجهة نظره وإضافة مصطلحات جديدة كمفهوم الأثر، وهو مفهوم جاء كبديل لإشارة (دي سوسير)، التي تنبثق من قبل النص كقوة تتشكل بها الكتابة ويصير الأثر وحدة نظرية في فكرة النحوية، ترتكز الفكرة بكل طاقاتها عليه، ومن خلاله تنتعش الكتابة، وكذلك تعاملت السيميائية مع الإشارة(الأحمر، 2010، ص.344). يبدو أن الأفكار التي تبناها (دريدا) هي نفسها الأفكار التي تقوم عليها السيميائية؛ التأكيد على قيمة النص الأدبي(الأحمر، 2010، ص.345)، النص «هو محور النظر حتى قال (دريدا): لا وجود لشيء خارج النص، ولأن لا شيء خارج النص فإن التشريحية تعمل كما يقول (ليتش) من داخل النص لتبحث عن (الأثر)، وتستخرج من جوف النص بناه السيميولوجية المتخفية فيه» (الغذامي، 1985ص. 56-57).

## 2-3- علاقة الأسلوبية بالسيميائية والبنيوية:

من بين أهم اتجاهات الأسلوبية نجد الأسلوبية البنيوية أو الوظيفية، فقد عمدت اللسانيات الحديثة أثناء طرحها لفكرة الأسلوب إلى استخدام مصطلح البنية Structure، إن الأسلوبيات البنيوية تحاول الكشف عن المنابع الحقيقية للظاهرة الأسلوبية؛ ليس في اللغة باعتبارها نظاما مجردا فحسب، بل في علاقة عناصرها ووظائفها أيضا، وبما أن لكل اتجاه مفاهيمه التي تتحكم فيه، فإن للأسلوبيات الوظيفية مفاهيم خاصة بها وهي: البنية/ اللغة/ الكلام/ الوظائف اللغوية الست/ الوحدات الصوتية المميزة/ القيمة الخلافية/ الرؤيتان الآنية والزمانية/ محور التأليف والأخبار (الأحمر، 2010، ص. 239-330). أما

علاقة الأسلوبية بالسيميائية فكلاهما متجهان لدراسة النصوص الأدبية وكلاهما تمخض عن الدراسة اللسانية الحديثة، ولن كان كل منهما حدد وجهته الخاصة، إذ ذهبت الأسلوبية تتصيد كل ما هو جميل أو مميز في كتابات الأدبياء لتحلله وتدارسه، في حين راحت السيميائية -مقلدة الفلسفة - تبحث عن جوهر الأشياء، محاولة الكثيف عن المخفي والمستور، وتبيان كل ما أخفاه الغموض والإبهام، وقد نتساءل عن الطريقة التي اتبعها كل منهج للوصول لهدفه، فيجيبنا كل الدارسين المهتمين بشأنها أن طريقتهما في البحث واحدة، إذ يتخذان من المستوى السطحي للنص الأدبي مطية للتغلغل بداخله والكثيف عن جوهره ومكنوناته، إن أوجه التلاقي هذه أوجدت ما يسمى بأسلوبيات العدول، هذا الاتجاه الذي كان ميلاده مع أواخر القرن 19م على يد (فون درجبلتس) حينما أطلقه على دراسة الأسلوب من خلال الانزياحات اللغوية في الكتابة الأدبية(الأحمر، 2010، ص. 330–331)، وهذا ما تفعله السيميائية، بيد أننا نجد السيميائية أكثر شمولية من الأسلوبية سواء في آلياتها أو في نوعية النصوص التي تقاربها، فهي تقارب النص اللغوي وغير اللغوي أي تقارب كل ما هو تواصل، وكل ما هو علامة، في حين أن الأسلوبية لا تتهم إلا بالنصوص الأدبية الراقية.

#### 4- التداخل في قضية موت المؤلف:

يبدو أن هذه الفكرة ظهرت مع البنيوبين، وهي كما يبدو فكرة مرتبطة كثيرا برفض التاريخية، والإقرار بأن النص نسيج محبوك من نصوص، شذرات لغوية معروفة وغير معروفة النسب قدمت إليه من أقاصي الثقافة، فليس للنص بالمعنى المجازي مؤلف واحد، وإنما مؤلفون كثر يخترقون الذات الكاتبة لحظة انبناء الكتابة (عبد الوهاب، 2005، ص.75)، ومن هذه الفكرة انبثقت فكرة التناص التي أسالت الكثير من الحبر لدى نقاد النسق.المتقحص لما جاءت به المناهج النصية يجد أنها تقوم على طائفة من الأسس الفلسفية والفكرية والأيديولوجية، ولعل أهم هذه الأسس: النزوع إلى الشكلية ورفض التاريخ ورفض المرجعية الاجتماعية، ورفض المؤلف، وهذه المسألة بدأت قبل تأسيس النزعة البنيوية، وازدهرت منتصف القرن الماضي، وقد ذهب هذا المذهب جملة من المنظرين الفرنسيين منهم: (جيرار جينيت، ورولان بارت، وميشال فوكو، وكلود ليفي ستراوس)، وغيرهم، وقد جاءت هذا الفكرة لرفض شرعية التأثير وخصوصا الأسطوري التي اهتم بها ليفي ستراوس، ومن ذلك انتهاؤه إلى الإعلان عن انعدام المؤلف وتخرجه تماما من حساباتها وتكتفى بالنص.

#### الخاتمة:

مجمل القول في تقديرنا أن النقد النسقي العربي والغربي على السواء ورغم ما قدمه للنقد الأدبي من أسس تنظيرية وآليات إجرائية و إلا أنه وقع في تداخل كبير خاصة في الجوانب التطبيقية على النص الأدبي مما أوقعه كالنقد السياقي في التكرار، فهذه المناهج النسقية وإن اختلفت المسميات إلا أن إجراءاتها على النص الأدبي تتشابه كثيرا، فهي تعتمد المحايثة كإجراء أساسي فتهتم بلغة النص مهملة الظروف المحيطة به وبمبدعه رغم أهميتها، ولا نستثني لا البنيوية ولا الأسلوبية ولا السيميائية ولا التفكيكية ولا التداولية. وهي مناهج شكلية كلها تقريبا؛ بمعنى أنها تهتم أو تغالي في تحليل شكل النص التصل إلى تحليل مضمونه، فنجدها قد تسيء فهم هذا النص أو تقتصر على جانب من جوانبه، فلسانيات دي سوسير هي المرجعية الأساسية لهذه المناهج برمتها، فقد ركزت على بنية اللغة آنيا وتعاملت معها معاملة أفقية علمية وألغت كل ما هو تاريخي تماما، ثم جاء الشكلانيون الروس ليطبقوا هذه الرؤية المحايثة على النص السردي، فاهتموا بالبناء الوظائفي للقصص مهملين مضامينها مع "قلاديمير بروب"، ومع منظري البنيوية كرومان ياكبسون والحلقات اللغوية المختلفة كحلقة براغ وحلقة كوبنهاغن وجماعة الأبوجاز، ثم مع دراسات جيرارت جينيت المتميزة للزمن في القصص والروايات وغيرهم من البنيويين، ثم دراسات جوليا كربستيفا ورولان بارت وجاك دريدا وغيرهم.

#### قائمة المراجع:

- إيغلتون، تيري. (1995). نظرية الأدب، تر: ثائر ديب. دمشق، سوريا: وزارة الثقافة في الجامعة السورية.
- حمداوي، جميل. (1997، يناير مارس). السيميوطيقا والعنونة. عالم الفكر، مج.25 (ع.03)، الكوبت.
- حلام، الجيلالي. (2004- 1425. كانون الأول. شوالى) لمناهج الذّ قدية المعاصرة من البنيويّة إلى الذّ ظميّة، مجلّة الموقف الأدبي اتّحاد الكتّاب العرب، دمشق، سورية، (ع.404).
- خمري، حسين. (2007). نظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال، الجزائر: منشورات الاختلاف.
  - بن مالك ، رشيد . (2000)، مقدمة في السيميائية السردية، دار القصبة للنشر، الجزائر.
  - بن كراد، سعيد. (2001). السيميائية السردية مدخل نظري، المغرب: منشورات الزمن.
- المرزوقي، سمير. وشاكر، جميل. (1985). مدخل إلى نظرية القصة، الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية. تونس: الدار التونسية للنشر.
  - فضل، صلاح. (1998). النظرية البنائية في النقد الأدبي. مصر: دار الشروق.
    - مرتاض، عبد الملك. (2002). في نظرية النقد. الجزائر: دار هومة.

- الغذامي، عبد الله. (1985م. 1405هـ). الخطيئة لوالكفير من البنيوية إلى التشريحية، ، قراءة نقدية قلا لنموذج إنساني معاصر مقلهة نظرية ورراسة تطبيقية ). جدة السعودية الذاد ادي الأدبي الدُّمَافي.
- الغذامي، عبد الله. (2006). تشريح النص، الدار البيضاء، المغرب. بيروت، لبنان: المركز الثقافي العربي.
- مرتاض، عبد الملك. (1992). دراسة سيميائية تفكيكية لقصيدة أين ليلاي؟ الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية.
- بن ذريل، عدنان. (2000). النص والأسلوبية بين النظرية والتطبيق. سوريا: منشورات اتحاد الكتاب العرب.
  - -كامل، عصام خلف. (2003.) الاتجاه السيميولوجي ونقد الشعر. مصر: دار فرحة للنشر والتوزيع.
- الأحمر، فيصل. (2010). معجم السيميائيات. الجزائر: منشورات الاختلاف. لبنان: الدار العربية للعلوم، ناشرون.
- أبوديب، كمال. (1984). جدادية الخفاء والتجلي، دراسة بنيوية في الشعر. (ط.03). بيروت: دار العلم للملايين.
  - لخضر العرابي، المدارس النقدية المعاصرة، دار الغرب للنشر والتوزيع، الجزائر، 2007.
- مجموعة من المؤلفين. (1997). مدخل إلى مناهج النقد الأدبي. تر: رضوان ظاظا. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والغنون والآداب.
- مفتاح، محجد. (1986). تحليل الخطاب الشعري، إستراتيجية التناص. (ط.02). الدار البيضاء، المغرب: المركز الثقافي العربي.
- عبد الوهاب، منصور. (2005) القراءة من المؤلف إلى ميلاد القارئ، مجلة النقد والدراسات الأدبية، (ع.01). جامعة بلعباس، الجزائر: دار الرشاد.
- الرويلي، ميجان. والبازغي، سعد. (2002)، دليل الناقد الأدبي. (ط.03). المغرب، لبنان:المركز الثقافي العربي.
  - بوشفرة، نادية. (2008). مباحث في السيميائية السربية.الجزائر: دار الأمل للطباعة والنشر.
    - وغليسي، يوسف. (2007). مناهج النقد الأدبي. الجزائر: جسور للنشر والتوزيع.