
 

 

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

 جامعة العربي بن مهيدي ــــ أم البواقي 

 الآداب واللغات كلية

 العربي اللغة والأدب قسم

 2026 / 2025 :السنة الجامعية

 النقد الأدبي الحديث  :لمقياسا

 ليسانس  سنة ثانية : المستوى 

 دراسات لغوية  :التخصص

 عواس الوردي : اسم الأستاذ

 16/01/2025 :التاريخ

 الإجابة النموذجية
 

ْ ثاني( "الجزء ال)الأدبية يقول حسين المرصفي في كتابه الوسيلة  السؤال الأول:
 
يقدر كلام  ومن أراد أن

 الله حق قدره ويعرف مقا
ا

ر الفكر مرة ينصرف بالنظرة الحمقاء، صد البلغاء المعدودين لزمه ألّ بل يكرا

م بشرح القولْ   ، " وقت حتى يقف على أسرار البلاغة ووقتا بعدبعد مرة، 
ُ
جهود حسين مُبرزا  ق

ْن( 5) عربية؟الفي الساحة  بعث النقد والأدبإعادة المرصفي في 

، أنّ إدراك بلاغة النصوص الرفيعة، وفي الوسيلة الأدبية يرى حسين المرصفي، في هذا القول الوارد في - 

ب موقفًا نحيث مقدّمتها كلام الله، لا يتحقق بنظرة عابرة أو قراءة سطحية، 
ّ
قديًا واعيًا يقوم على التأمل يتطل

ر من  ،المتأني وإعمال الفكر المتكرر 
ّ
التي تكتفي بظاهر الألفاظ ولا تنفذ إلى أعماق ” النظرة الحمقاء“فهو يحذ

الدلالة، ويؤكد أن فهم مقاصد البلغاء لا يُنال إلا بتكرار القراءة، ومراجعة المعنى في أزمنة مختلفة، لأن 

 
ً
ماا لفظيًا، البلاغة عنده ليست زخرف

ّ
لهذا  ،شبكة من العلاقات الدقيقة بين اللفظ والمعنى والسياق وإن

ا متدرّبًا، ينمو بالممارسة والتأمل، ويجعل  مسار ف
ً
الكشف عن أسرار البلاغة يستوجب صبرًا معرفيًا وذوق

ا في إنتاج المعنى، لا متلقيًا سلبيًا له، وهو ما ينسجم مع رؤية المرصفي النق
ً
دية التي تجعل الفهم القارئ شريك

 ن( 02) . العميق أساس الحكم الجمالي، وتربط البلاغة بالوعي والتفكير لا بالحفظ الآلي أو الانطباع السريع

 واعيًا لإعادة بناء  -
ً
يقوم النقد الإحيائي على رؤية جمالية تجعل من العودة إلى التراث الشعري العربي فعلا

الهوية الأدبية، لا عبر التكرار الجامد، بل من خلال استعادة الجوهر الفني الذي منح القصيدة العربية أصالتها 

الشعر، بما يحمله من وزن وقافية، بوصفهما مكوّنين  فقد ارتكز هذا النقد على المحافظة على عمود ،وفرادتها

ماأساسيين للهوية الشعرية، غير أن العناية بالشكل لم تكن غاية في ذاتها، 
ّ
وسيلة لصون اللغة الفصيحة  وإن



 

جعل  وتأسيسا على ذلك ،من شوائب الانحطاط، وردّها إلى صفائها وجزالتها كما تجلت في عصور الازدهار

ورصانة الأسلوب، وانسجام الكلمة مع معناها، أساسًا للجمال الشعري، حيث الإحيائيون من نقاء اللفظ، 

برز حسين المرصفي  هذا السياق وضمن ،تتآلف الموسيقى والخيال والعاطفة والفكر في بناء فني متكامل

يد، مشروعًا نقديًا تجاوز النقل والتقل الوسيلة الأدبية بوصفه أحد أبرز أعلام النقد الإحيائي، إذ قدّم في

دًا أن الشعر 
ّ
فدعا إلى محاكاة واعية للقدماء، تقوم على الانتقاء والانفتاح واحترام الصواب أينما وُجد، مؤك

ما، ميكانيكية ليس صناعة آلية
ّ
صقل بالحفظ والممارسة والذوق  وإن

ُ
وقد أعاد المرصفي النظر في  ،موهبة ت

افية وحدهما، ورفض الجمود تعريف الشعر، فربطه بالبلاغة والاستعارة وحسن التصوير، لا بالوزن والق

وبهذا أسهم في ترسيخ نقد إحيائي يوازن بين الذاتية ، الأسلوبي، معتبرًا التعدد سمة من سمات الإبداع

والموضوعية، ويجعل من صحة المعنى ومتانة اللفظ معيارًا للجودة، جامعًا بين الوفاء للتراث واستشراف 

ن الانشغال بالشكل إلى البحث في القيم الجمالية التي تمنح آفاق العصر، وممهّدًا لتحول النقد العربي م

ْ(ن 03)النص الأدبي حيويته وفاعليته

ْيرى الديوانيون  السؤال الثاني:
ا
 هارة لغوية نابعة من الحفظ،أو م ْ نعة وزنية لفظيةصْ  الشعر ليس أن

ْ
 
فت عاطفته مات شعره، ومن فقد الذوق جاء شعره مختلا ف خياله كان شعره باهتا، ومن ج ْعُْفمن ض

ْذلك؟كيف  ....ناقصا 

لت جماعة الديوان منعطفًا حاسمًا في مسار الشعر والنقد العربيين، إذ سعت إلى زعزعة البنية     
ّ
مث

التقليدية للقصيدة وإعادة تأسيسها على جوهر التجربة الوجدانية وصدق الانفعال، لا على صلابة القوالب 

يكون صناعة لفظية،  العروضية أو فخامة المعجم الموروث، فالشعر عندها طاقة شعورية حيّة قبل أن

وقد استلهمت هذه الجماعة روح الرومانسية  ،وقيمته تقاس بعمق الإحساس لا بجزالة التعبير وحدها

ي الوعي الفردي 
ّ
 لتجل

ً
الإنجليزية التي جعلت من الذات والخيال مركز الإبداع، فغدت القصيدة فضاءً حرا

ل قلق الإنسان الحديث وتحولاته، بعيدًا عن النقل 
ّ
لم يكن تمرّدهم على النموذج الكلاسيكي ف ،والتقليدوتمث

ا عن توازن دقيق بين الأصالة والانفتاح، بين الهوية العربية والانتماء 
ً
قطيعة مع التراث بقدر ما كان بحث

الإنساني الأوسع، فأسّسوا رؤية نقدية حديثة تنظر إلى الشعر بوصفه تجربة إنسانية شاملة، وإلى النقد 

اره فعل تمييز جمالي يكشف وحدة القصيدة العضوية، وينحاز إلى الطبع والصدق والخيال، لا إلى باعتب

الزخرف والتكلف، وبذلك أسهموا في نقل الشعر العربي من أسر المحاكاة إلى رحابة الوعي بالذات والعصر، 

 .ومهّدوا لحداثة أدبية جعلت من الجمال والوجدان جوهر الإبداع ومعياره الأسمى

 يقوم على توازن دقيق بين رؤية جمالية عميقجماعة الديوان من  وانطلقت    
ً
 حيّا

ً
ة تجعل من الشعر كائنا

الخيال والعاطفة والذوق؛ فالخيال هو النور الذي يهب القصيدة قدرتها على الإيحاء والتجاوز، فإذا خبا 

 للمعنى، أمّا العاطفة فهي نبضه الداخلي، إن جفّت 
ً
 جديدا

ً
 لا يدهش ولا يفتح أفقا

ً
وهجه غدا الشعر باهتا

ل الذوق الميزان الذي ينسّق تحوّل ال
ّ
قول إلى ألفاظ باردة خاوية من الحياة، مهما بلغت صناعته، في حين يمث



 

قد اختلّ البناء الشعري 
ُ
بين العناصر جميعها، فيضمن انسجام اللفظ مع المعنى، والصورة مع الإيقاع، فإذا ف

رة
ّ
يكتمل إلا باجتماع هذه القوى أنّ الشعر لا  الديواني وهكذا يقرر هذا التصور ، وبدت القصيدة ناقصة متعث

الثلاث في وحدة حيّة، وأن أي خلل في إحداها ينعكس مباشرة على جمال النص وفاعليته، فيفقد الشعر 

 ن( 05) .قدرته على التأثير والتواصل، ويغدو مجرد صدى خافت لا روح فيه ولا أثر

ْإيقال  :لثالسؤال الثا
ا
ع،واقع وب الصْ  شالنقد الواقعي تمثيل ونقل للواقع المعي ن

 
د ب 

ُ
ْ الم ر ذلك فسا

ْ؟ درستوفق ما 

يتداخل في الخطاب النقدي مفهوم النقد الاجتماعي بالنقد الواقعي حتى ليبدوا ظاهريًا مسارين       

ا جوهريًا بينهما، إذ ينطلق النقد الاجتماعي من ردّ العمل الأدبي متطابقين، غير أ
ً
ن التمحيص يكشف اختلاف

ا البعد الجمالي 
ً

ش  النص انعكاسًا مباشرًا لضغوط المجتمع وتناقضاته، ومهمِّّ
ً

إلى شروطه الخارجية، جاعلا

أعمق ترى في الجمالية طاقة  لصالح القراءة التفسيرية، بينما يتجاوز النقد الواقعي هذا الأفق ليؤسّس رؤية

منذ نشأتها في الفكر الروس ي في القرن التاسع عشر، لم تكن  فالواقعية ،خلاقة تعيد تشكيل الواقع لا نسخه

تصويرًا فوتوغرافيًا للعالم، بل سعيًا إلى النفاذ إلى طبقاته النفسية والإنسانية، كما عبّر عن ذلك 

ومع تطور الفكر الجمالي، ولا سيما في الواقعية  ،على سطحية النقل واقعية الأعماقديستويفسكي حين فضّل 

الجديدة ذات المرجعية الماركسية، تحوّل الواقع من معطى جاهز إلى مادة أولى يعاد بناؤها فنيًا عبر الخيال، 

 دور النا فأضحى ،تتجاوز الواقع الحس ي إلى واقعه الممكن حقيقة جماليةفغدا النص يقدّم 
ً
قد الواقعي فعلا

إبداعيًا موازيًا، يسعى إلى كشف البنى العميقة والدلالات الصامتة في النص، مميزًا بين الواقع المعيش والواقع 

ى عربيًا في أعمال روّاد مثل محمد مندور وحسين مروة، الذين ربطوا بين التحليل 
ّ
المصاغ فنيًا، وهو ما تجل

سهموا في نقل النقد العربي من الوصف الخارجي إلى استبطان التجربة الاجتماعي الصارم والحس الجمالي، وأ

ماالإنسانية، حيث لا يكون الواقع غاية القراءة، 
ّ
ْن( 05 )؟نقطة انطلاق نحو أفق فني وفكري أكثر اتساعًا وإن

 النص بدية تقر من رؤية نق النقد النفس يينطلق  :رابعالسؤال ال
ا
ْ الأدبي أشبهأن واللغة  ،عصابي بمريض 

ل ذلك .. أو جماليةليس وثيقة اجتماعية في دهاليز الباطن الروحي، فهو  أداة للتنفيس والتسامي
ا
.. حل

 وفق ما درست؟

في تشديدها على ردّ الأدب إلى علله الخارجية، حتى بدا النص في لقد أفرطت المناهج الاجتماعية 

منظورها مرآة جامدة تعكس الواقع الاقتصادي والسياس ي دون أن تنفذ إلى سرّ الجمال أو حرارة التجربة 

زل العمل الأدبي إلى وثيقة ظرفية، غير أنّ هذا التصور ما لبث أن انكشف عن
ُ
ب الإبداع واخت يِّّ

ُ
 الإنسانية، فغ

قصوره أمام ما يختزنه الأدب من طاقة روحية عصيّة على الاختزال، إذ ليس النص مجرد صدى للمجتمع، 

، انطلاقا من هذا بل هو قبل ذلك صدى للنفس الإنسانية وهي تواجه قلقها ورغباتها وهواجسها العميقة

الداخل، من شروط تبلور النقد النفس ي بوصفه أفقًا تأويليًا جديدًا ينقل مركز القراءة من الخارج إلى الطرح 

الواقع إلى دهاليز الوجدان، مستلهمًا منذ أفلاطون وأرسطو فكرة تأثير الفن في النفس، ثم متكئًا في العصر 



 

اللبنات الأولى للتحليل النفس ي، سيغموند فرويد  حيث وضعالحديث على التحليل النفس ي عند فرويد ويونغ، 

أفقًا جديدًا لفهم العقل  تفسير الأحلام مستندًا إلى خبرته الطبية ووعيه بسياق عصره، ففتح عبر كتابه

 من 
ً

م في السلوك والإبداع، وجاعلا
ّ
البشري، كاشفًا عن عالم اللاشعور بما يضمره من رغبات مكبوتة تتحك

 رمزيًا لتحويل التوترات النفسية إلى صور جمالية، حيث رأى في الأدب وثيقة نفسية تعبّر عن 
ً

الفن مجالا

أنّ هذا التصوّر لم يبقَ حبيس الرؤية الفرويدية، إذ جاء ألفرد  غير  ،الأعماق عبر الرمز والحلم والأسطورة

أدلر ليعارض اختزال الدوافع الإنسانية في الغريزة الجنسية، مؤسّسًا علم النفس الفردي، ومبرزًا دور الشعور 

 بالنقص والسعي إلى التفوّق والعلاقات الاجتماعية في تشكيل الشخصية والإبداع. ثم وسّع كارل غوستاف

، الذي يختزن الذاكرة الإنسانية ورموزها ”اللاشعور الجمعي“يونغ أفق التحليل النفس ي بإضافته مفهوم 

وبهذا تبلور المنهج  ،البدائية، معتبرًا العمل الفني تعبيرًا عن روح الجماعة بقدر ما هو تعبير عن ذات المبدع

ا للمكبوت
ً
ؤية شمولية ترى في الأدب ملتقى للغرائز إلى ر  النفس ي من تفسير فردي للإبداع بوصفه تفريغ

الأدب فعل بوح  وأضحى، والرموز والذاكرة الإنسانية العميقة، ومرآة لقلق الإنسان الوجودي عبر العصور 

تحرّر لي ،راب إلى معنىرمزي، يترجم المكبوت واللاشعوري إلى صور جمالية، ويحوّل الألم إلى خلق، والاضط

النص من كونه مجرد انعكاس اجتماعي، ليغدو رحلة في أعماق الإنسان، تكشف أن الحقيقة الأدبية لا 

ل في المسافة الخفية بين التجربة الداخلية وصيغتها الجمالية
ّ
ستنفد في الواقع المعيش، بل تتشك

ُ
 ن( 5) .ت


